
Des fibres d'un tapis à l'âme d'une nation
Habib HAIDER

Titre page

Introduction 1

1. Quelques remarques => Remarques préliminaires 5

2. À quel titre puis-je parler de la culture orale ? => Parcours d'éducation à 
l'afghane (ou Le parcours éducatif d'un Afghan dans le creuset de la tradition et 
des artefacts de l'Occident)

6

3. Deux constats 10

3.1 Contradiction entre la valeur d'usage et la valeur d'échange 10

3. 2 Combien coûte un tapis 11

4. Méthodologie 13

5. Les richesses agricoles, le développement économique et la culture orale 16

6. Le déséquilibre 18

6.1 Les communistes et la culture orale 18

6.2 La culture orale et l'homme afghan 19

6.3 La culture et la fonction des hommes et des femmes 21

6.4 La culture et le respect de l'équilibre 23

6.5 Culture orale = économie de survie = politique de palabre = efforts de 
modernisation

25

7. Bilan 28

8. Complexité du problème => je propose de condenser les deux derniers 
chapitres sous un même titre, car ils traitent à peu près de la même chose

33

Texte de Habib HAIDER Remarques et suggestions de L. DESSART

Titre/page 1. Insérer au début une table des matières (V. PLUS HAUT)

Introduction/1 2. Compléments bibliographiques
Trois auteurs à citer, concernant les 5 pages d'introduction :
– Jack GOODY, qui fait émerger l'idée que les classements, 
classifications et autres schémas graphiques des représentations 
autochtones tels que Claude Lévi-Strauss les applique aux sociétés sans 
écriture ne font que les déformer, les altérer ou les dénaturer. Cette 
systématique structuraliste défigure les perceptions et les conceptions de 
la réalité par la pensée indigène, que C L-V nomme « Pensée Sauvage » 
(La - - est le titre d'un de ses livres, abondamment illustré d'exemples 
tirés de la mythologie et des contes des Indiens du Nord-Ouest de 
l'Amérique du Nord)
– Isabelle STENGERS, qui aborde les questions d'histoire critique 
des sciences et de recherches méthodologiques afin d'adapter la pensée 
et la discipline scientifiques aux objets qu'elle examine, ouvre une 
nouvelle page dans le domaine de la philosophie des sciences, appelée 
épistémologie. Ses observations et ses réflexions l'amènent à créer et à 



avancer le concept de science occidentale, lequel suppose qu'il existe 
d'autres formes de connaissance, fondées sur des représentations et des 
expériences spécifiques, dont les moyens d'analyse et les perspectives 
de la science dite « occidentale » ne permettent pas d'apprécier la ou les 
valeurs, ni les conclusions, ni les théories, ni les processus opératoires.

– Nancy HATCH-DUPREE, qui met le doigt sur le peu de 
fiabilité des statistiques concernant l'Afghanistan, pays où les 
chiffres collectés ne reflètent souvent pas les réalités. Le même 
problème sape les conclusions d'anthropologues comme Charles 
LINDHOLM (Generosity and Jealousy  - une monographie sur 
les Pathans de Swat, Pakistan) ou Nancy TAPPER (au sujet des 
Pachtounes du Nord afghan). Les chiffres qu'ils ont sans doute 
très honnêtement et consciencieusement collectés au près de 
leurs informateurs, par le biais de questionnaires, n'apportent en 
définitive pas grand chose à leurs démonstrations ni à leurs 
conclusions, car ces données ne sont pas intégrées à leurs 
observations mais simplement données en annexe, sous forme 
de tableaux, diagrammes et graphiques.

1. Quelques remarques/5 => Remarques préliminaires
(0) Remarques générales :
- Il est préférable de développer les acronymes (au moins en note de bas 
de page)
- expliquer brièvement les enjeux de départ et actuels du lycée Istiqlâl
- donner la raison pour laquelle Montpellier (Hérault) possède une 
communauté afghane
- citer les titres des travaux soutenus (y compris les mémoires inédits)
- donner des références bibliographiques plus nombreuses et complètes 
(exemple note 12 p. 14 : éditeur ? Compte d'auteur ?) et signaler la 
reprise de cette thématique dans le livre (qui lui succède) signé avec 
François NICOLAS 
- numérotation des chapitres à revoir (L'intro ne porte habituellement 
pas de numéro et chaque chiffre devrait normalement être suivi d'un 
point – 7. ; 7. 1. ou 7.-1.)

2. À quel titre puis-je  
parler de culture 
orale ?/6

=> Parcours d'éducation à l'afghane (ou Le parcours éducatif d'un 
Afghan dans le creuset de la tradition et des artefacts de l'Occident)
3. [6] Alors que les contes sont mentionnés au titre de la culture 
orale, aucun n'est cité, ni là ni plus loin et c'est dommage. Dans mon 
article Remèdes, je le fais à partir de ton ouvrage écrit en binôme avec 
François NICOLAS, et, personnellement, j'ai traduit intégralement deux 
contes en pachto, La Lampe d'Aladin (conte adapté pour les enfants tiré 
des Mille et Une Nuits) et L'Histoire de Qianus ou les Gens de la  
Caverne (conte versifié et chanté en pachto relatant l'hagiographie des 
Saints connus dans le monde chrétien sous le nom de Sept Dormants  
d'Éphèse). Mes traductions sont inédites et elles n'intéressent aucun des 
éditeurs à qui je les ai présentées...
4. [7] Comme au sujet de l'apport personnel de la mère dans 
l'éducation, tu fais maigre usage des enseignements dispensés par le 
père, sauf quelques citations éparses, dont une reprise deux fois dans la 
suite du texte. Je pense aussi que tu devrais mentionner le terme hafîz, 
qui désigne une personne qui, à l'instar du poète persan Hafeez / Hafîz, 
a appris par cœur l'intégralité des sourates du Coran. C'est important de 



s'appesantir là-dessus afin de montrer l'importance et le prestige d'une 
telle qualification dans la communauté et de figurer ce que les 
musulmans, et les Afghans en particulier, considèrent comme un trésor 
vivant, une mémoire vivante du livre, un puits de science et d'érudition 
disponible sans faire appel au papier, seulement à la puissance du 
cerveau qui porte en lui-même la connaissance, et non un doctus cum 
libro (savant par le livre), nom par lequel les anciens Latins désignaient 
un homme qui sortait un livre pour illustrer ou appuyer sa pensée
5. [8-9] Il faut mentionner l'INRA, l'EPHE, l'IEDS en toutes 
lettres, ainsi que les titres et distinctions des personnes qui furent tes 
mentors dans la filière scientifique : NICOLAS, de PLANHOL, et les 
autres ( ?)
6. [9] ayant identifié les maux afghans, tu cherches un (ou des) 
remède(-s) ;  c'est ce que j'ai fait aussi dans l'article que je citais plus 
haut, Remèdes à la disparition du patrimoine(...)

3. Deux constats/10 7. [10 : chapitre 4. => 3.] le concept de valeur et ses épigones, 
valeur d'échange et valeur d'usage, font partie de l'héritage marxiste. Pas 
une fois tu ne cites Karl Marx. Tu ne fais pas non plus état du fait que la 
géographie était à l'époque de tes études (et des miennes aussi, plus 
tard) phagocytée par les marxistes, qui ont dû t'enseigner et peut-être 
même t'imposer ces concepts pour les appliquer à tes analyses et à tes 
recherches. Je pense que c'est important de signaler qu'à ce moment de 
l'histoire, le marxisme avait le vent en poupe dans de nombreux 
laboratoires du CNRS, dont Le Monde Iranien (personnellement, j'ai pu 
le constater, entre BALLAND, DIGARD, entre autres, pour qui les 
Afghans n'étaient qu'une masse inculte et sauvage, une bande drogués 
qu'il fallait civiliser au moyen du matérialisme historique en passant par 
la dictature prolétarienne – je caricature, mais à peine)

3.1 Contradiction entre 
valeur d'usage et  valeur 
d'échange/10

8. [12 : chapitre 4. => 3.] Tu notes au crayon une réflexion 
importante, voire fondamentale, qu'il faudrait intégrer dans le corps du 
texte : « ici, la valeur est égale à l'utilité des produits pour les parties qui 
les échangent » => ce qui se produit dans ce cas, c'est un télescopage de 
ces deux concepts, que l'on ne peut dissocier dans le processus observé 
en Afghanistan. Ces valeurs sont dans l'économie afghane confondues  
o u fusionnées. Il serait important de démontrer par un graphique la 
possibilité de la circularité du phénomène de l'acculturation humaine : 
==> Homme => Culture => Homme (l'hominisation passe par la culture 
et la culture elle-même émane de l'homme, la culture matérielle ou 
spirituelle – immatérielle – est fabriquée et conçue par lui et en même 
temps, la culture matérielle ou spirituelle – immatérielle – modèle 
l'homme et le calibre en fonction de son évolution et de son 
développement).

3. 2 Combien coûte un 
tapis/11

4. Méthodologie/13 9. [14 chapitre 5. => 4.] Méthodologie => la symbolique / le 
symbolisme => herméneutique du tapis
10. [14 chapitre 5. => 4.] Enfin, le rapport entre valeur d'usage et 
valeur d'échange est exprimé clairement : « la valeur d'usage prime sur 
la valeur d'échange » pour les raisons que : 1. le tapis garantit contre le 
froid en tenant le corps au chaud ;  2. il est un « confortable contrat 



d'assurance en cas de risques » menaçant le troupeau. Le tapis constitue 
donc à la fois une protection contre la rigueur du climat et un 
investissement (anglais :  asset, soit un capital, monnayable, que l'on 
peut vendre ou échanger). L'argument et son double volet sont 
essentiels et ils arrivent seulement un peu tard : page 14. En fait il serait 
intéressant, dès l'introduction, de parler du concept d'économie pré-
capitaliste, et par conséquent fondé sur d'autres valeurs que celles que le 
capitalisme et d'autres mécanismes, très bien mis en évidence dans le 
livre que tu as signé avec François NICOLAS, reposant sur la nature et 
la précarité des ressources que l'on peut en tirer, d'où la valeur attachée 
à la vie et à l'eau.
11. [14 chapitre 5. => 4.] Lorsque l'on parle d' « économistes 
rationalistes », je pense que cette notion est à revoir, à réajuster, ou à 
remplacer par une désignation du style « économistes adeptes de la 
rationalité technologique (référence à Herbert Marcuse, marxiste 
dissident (école de Francfort) qui a conçu la notion de « capitalisme 
d'État » et l'idée de « rationalité technologique »). Un petit travail 
épistémologique serait à faire, afin de retourner au fondement 
(marxiste) de la définition de la valeur : c'est le phénomène d' 
« extraction de la plus-value »  et donc d'exploitation de l'homme (et de 
la nature) par l'homme qui a poussé Karl MARX à se servir des 
expression « valeur d'échange » et « valeur d'usage », ainsi que de la 
notion de « force de travail ». Rien de tel ne semble opératoire dans 
l'économie afghane traditionnelle, qui ne compte pas le temps passé à 
travailler (« la notion de temps n'a pas la même importance que chez 
nous »), que ce soit dans le domaine artistique ou même l'artisanat d'art 
(notions indistinctes dans la civilisation afghane) et ne développe que 
des stratégies vivrières, ou de subsistance, s'appuyant sur l'échange sous 
toutes ses formes, y compris monnayé, soit l'économie de bazar, qui 
diffère de l'économie de marché, d'une part. D'autre part, l' « Homme 
Afghan » est respectueux de la nature et des rares moyens qu'elle offre 
pour la survie. Lorsque apparaît la phrase-clé « la notion de temps n'a 
pas la même importance que chez nous », là encore, la formulation doit 
être tournée différemment pour une meilleure compréhension par le 
lecteur. « Chez nous » devrait être remplacé par « dans les sociétés 
industrielles modernes » (autre concept forgé par Herbert Marcuse) où 
là, le salariat domine et le temps de travail est étroitement comptabilisé, 
quoique mal payé (d'où la différence entre valeur d'usage et valeur 
d'échange, constituant la valeur ajoutée (par « la force de travail »), sur 
laquelle le patron perçoit le bénéfice (« extraction de la plus-value ») 
qui lui permet de se construire des palais et de s'adonner à la dépense 
(ou, comme Max WEBER l'explique dans L'Éthique protestante et 
l'Esprit du capitalisme, d'investir dans la croissance de son entreprise et 
de ses activités). J'imagine que tu connais et que tu maîtrises bien toutes 
ces notions mais il est nécessaire de démontrer qu'elles ne peuvent être 
transposées telles quelles dans le contexte de l'économie afghane, où 
elles sont inopérantes.

5. Les richesses 
agricoles, le 
développement 
économique et la culture 

12. [De même, lorsque l'on parle d' « économies de type fermé », 
une définition du terme et une illustration de sa réalité doit être donnée 
pour éclairer le lecteur. On pourra alors poser la question cruciale, qui 
pourrait être formulée ainsi : « Si ce n'est pas le profit qui est le moteur 



orale/16 de l'économie, alors qu'est-ce donc ? ». Tu réponds : « l'équilibre » et 
« le respect de la vie » (ici, « vie » s'entend comme englobant toutes les 
formes du vivant et de l'inerte comprises dans la nature : nuage, pluie, 
sol, minéral, cours d'eau, herbe, arbre, animal...). C'est dans ce chapitre 
aussi qu'il faudrait aborder les choses dans une perspective 
anthropologique afin d'expliquer les entrelacs que réalisent les 
combinaisons d'économie différentes pour constituer l'économie de 
bazar :  économie vivrière ou de subsistance – dont les plus anciens 
modèles remontent à l'époque préhistorique des chasseurs-cueilleurs –, 
économie d'échange solidaire, économie asymétrique de troc 
interethnique, économie de potlatch ou de « dépense » à caractère 
prestigieux – un très bon titre décrit cette économie, La Part Maudite, 
de Georges BATAILLE, à laquelle Marcel MAUSS consacre une bonne 
partie de son Essai sur le don –, économie de production et économie 
d'exploitation ou économie de stockage et économie de pillage – guerres 
de conquête et razzias. Enfin, un dernier modèle existe, quoique peu 
présent sur notre planète, le modèle libertaire d'économie distributive, 
dont le principe est résumé par la formule : « À chacun selon ses 
besoins, de chacun selon ses capacités. » Un petit tour d'horizon n'est 
pas inutile pour arriver à cerner la subtilité de l'économie afghane. La 
cueillette collective à l'époque de la fin de l'été, à laquelle on invite tous 
les voisins et les repas généreusement servis dans l'espace de la hudjra 
ou salle de réception du Khan sont des pratiques sociales et politiques à 
évoquer.
13. [15] « Rationalité » ne convient pas, la société et l'économie 
afghanes ont leur propre raison d'être et leur justification logique. C'est 
pourquoi, encore une fois, il vaudrait mieux dire « rationalité 
technologique » ou productiviste, compétitive, orientée vers la 
rentabilité et la performance financière. Il serait utile aussi de gloser 
« recherche du profit marchand » en l'associant au processus 
d'accumulation capitaliste et aux stratégies mercantilistes du patronat et 
des actionnaires, qui ne cherchent qu'à augmenter leurs dividendes 
annuels.
14. [16] CH 6 => CH 5 Déjà mentionné page précédente, l'impératif 
récurrent du développement doit se substituer à la tradition. C'est 
l'objectif de la Révolution Verte, qui a créé des dommages parfois 
irréparables (faillites, suicides, des agriculteurs, érosion et stérilité des 
sols livrés à la monoculture intensive motorisée pratiquant des labours 
profonds et répandant des adjuvants chimiques qui détruisent les micro-
organismes et les insectes et vers qui aéraient la terre, la transformant en 
blocs argileux imperméables aux racines des plantes). Hormis ces plaies 
et ces désastres, qui ont aussi asséché des cours d'eau voir des bassins 
entiers (comme la monoculture du coton en Asie Centrale qui a 
desséché la mer d'Aral), n'y a-t-il pas un autre risque, celui de voir la 
qualité de vie se réduire au profit de la quantité des biens issus de la 
productivité accrue ? La tradition n'est-elle pas l'indice et le facteur d'un 
équilibre et d'une stabilité des ressources et des groupes humains, 
subtile alchimie établie sur les bases de la précarité et de la rudesse du 
climat ? Ce thème viendra à propos [tardivement, P ; 19 seulement] 
mais il peut être déjà mentionné ici, à titre de questionnement et 
d'hypothèse. La question est : le développement du PNB doit-il passer 
devant la garantie du bien-être des populations ? Prenant l'exemple du 



Bhoutan, à prendre pour échelle de mesure la qualité de vie, indice 
remplaçant le chiffrage en dollars par des considérations de confort des 
habitants et de préservation de l'espace naturel, force est de constater 
que ce pays occupe la première place et le premier rang face à toutes les 
nations du monde : santé, longévité, accès à l'eau, à la nourriture, 
diversité botanique et zoologique en font un modèle pour toute la 
planète. Et pourtant, il s'agit d'un pays où la tradition tient une place 
majeure !
15. [17, dernière phrase :] L'inadéquation entre l'instruction moderne 
et la tradition est une idée majeure (dernière phrase. Cette hypothèse 
mérite d'être étayée et développée. 

6. Le déséquilibre/18 16.       [CH 7 => 6 p. 17 : Le déséquilibre => p. 18 : 6. 1, p. 19 : 6. 2] 
Maxime connue de tous les Afghans : « L'Homme est le produit de son 
milieu. » Il faudrait la citer en langue afghane. La circularité déjà 
mentionnée p. 12 (CH 4. 2) est complétée par la notion centrale du 
milieu naturel : Homme <= => Milieu <= => Culture <= => Homme <= 
=> Milieu... Il est bon de citer Saadi, l'ennui c'est qu'il est Iranien, mais 
cela ne fait rien, il faut expliquer que la culture afghane est éclectique et 
qu'elle s'est nourrie de longue date à la philosophie grecque, dont les 
poètes perses se sont faits l'écho dès les X°-XI° siècles. Le milieu reçoit 
ici une belle définition : il comprend les autres hommes et l'ensemble du 
vivant, ce que l'on peut résumer par « la nature ». Cette notion est 
difficile à traduire en afghan. Tabiyat semblerait être le terme le plus 
proche de ce concept, mais c'est un mot arabe

6.1 Les communistes et 
la culture orale/18

6.2 La culture orale et 
l'homme afghan/18

17.       [19 – suite:] De « non-développé », l 'Afghanistan a régressé 
[pas évolué] au stade de « pays sous-développé » à cause de l'inanité 
des stratégies et des mesures appliquées supposées aptes à encourager 
son développement et qui furent un fiasco. Mike Barry, agent 
américain, donne 1978 pour date de rupture de l'équilibre en 
Afghanistan. Pour ma part, je donnerai plutôt 1960 et 1947 comme 
années funestes, à partir desquelles les surfaces parcourues par le 
nomadisme pachtoune transfrontalier se sont considérablement rétrécies 
(fermeture de la frontière pakistanaise après la crise du Pashtunistan – 
années 60 ; fermeture des frontières indiennes après la Partition – 1947). 
L'importance du nomadisme afghan va au-delà du pastoralisme, car les 
nomades sont les acteurs de nombreuses activités subsidiaires, au 
premier rang desquelles vient le commerce, local, national et 
international. Il est intéressant de mentionner au passage que les 
syndicats de camionneurs infiltrés par l'ISI (et la CIA – Ben Laden étant 
au départ un agent de cette branche des renseignements américains) sont 
un héritage direct des nomades convoyeurs, qui se sont modernisés, 
abandonnant le chameau pour transiter les biens en mode motorisé.

6.3 La culture et la 
fonction des hommes et 
des femmes/19

6.4 La culture et le 
respect de l'équilibre/21

18.         [22 :] L' « Homme érudit » ou le savant, selon les critères de la 
civilisation afghane, se rapproche de la définition de l' « honnête 
homme » faite par Montaigne (« une tête bien faite dans un corps 



sain ») et aussi du personnage anglo-saxon du gentleman-farmer dont 
l'économiste Karl POLANIY est une illustration aux États-Unis (il est 
l'auteur d'ouvrages très importants pour comprendre à quel point les 
économies sont différentes et combien la logique coloniale a détruit les 
systèmes et les mécanismes locaux pour imposer par la force la 
confiscation des terres et l'asservissement des populations). On pourrait 
dire que le « lettré afghan » est, dans l'imaginaire (concept chéri entre 
autres par le philosophe Cornélius CASTORIADIS) afghan, une sorte 
de Pic de la Mirandole, un esprit universel, curieux de tout, mais dont 
l'objet principal est d'être utile à la communauté et d'aider chacun à 
résoudre ses difficultés au quotidien, avec le recul et la capacités 
d'analyse d'un ingénieur ou d'un savant.

6.5 Culture orale = 
économie de survie = 
politique de palabre = 
efforts de 
modernisation/23

19.          [23] Le savant moderne n'est ni un esprit universel ni un 
philosophe de l'Âge des Lumières et il n'est pas non plus conforme à 
l'idée que s'en fait le citoyen afghan ordinaire, c'est-à-dire celle d'un 
lettré ou intellectuel qui soit utile aux hommes et non l'instrument de 
domination inféodé au Prince (ou souverain, émir, président, situés au 
sommet de la pyramide de l'administration et des institutions de l'État). 
Voici un constat lucide et clairvoyant, qui mérite d'être développé. [7. 4, 
p. 23] La culture est le respect de l'équilibre. La « prévoyance » pallie 
l'absence des « sciences et des techniques ». Mais n'est-ce pas la 
connaissance la plus précieuse entre toutes que « l'adaptation au milieu 
naturel aux matières premières, à la nourriture, aux combustibles » ? La 
vie vient au secours de la vie et l'accent est mis sur la formation des 
survivants (il faudrait ici placer la notion de sélection naturelle, qui 
explique en partie le taux de mortalité des enfants en bas âge et des 
accidents périnataux, constituant dans les statistiques, un des plus forts 
de la planète).
20.         [23 – suite et 24] Voici le cœur de l'article, qui met en scène la 
symbolique du tapis (« vie » et « équilibre » – respect  de l'- ). Voici 
qu'apparaît la notion de « technique » locale. Et pourquoi ne pas parler 
aussi d'une « science » locale ? Se référer à de très anciennes ou 
antiques civilisations, comme les Celtes, apporte la preuve que, sans 
pour autant faire usage de supports écrits, l'Homme peut atteindre de 
très hautes qualifications, y compris en médecine, en astronomie et 
même dans les arts de la guerre (science des druides, que César a voulu 
faire passer pour des charlatans mais qui allaient, de même que les 
Hellènes, s'initier aux mystères égyptiens et dont tout le savoir, 
l'équivalent de livres entiers, était appris par cœur, à l'instar des 
« hafizis » de la culture musulmane orale). La formation suit une 
pédagogie bien expliquée quoique la notion d' « exemplarité » mériterait 
d'être un peu mieux éclairée : cette notion est primordiale dans une 
société égalitaire, car la relation maître-apprenti ne repose pas sur des 
principes coercitifs mais sur le respect de l'autorité naturelle du maître 
et, en retour, son aptitude à identifier et à forger des apprentis capables 
et honnêtes à qui, réciproquement, il peut accorder son estime et sa 
confiance. Au titre de la « répétition », ténacité, opiniâtreté sont les 
règles d'une volonté exercée dans la durée.
21.       [p. 25] Un élève ou un émule à l'écoute des besoins des autres et 
disponible à tous développe  les qualités de l'altruisme et de la 
serviabilité (qui n'ont rien à voir avec une relation de dépendance et de 



servilité, telle que l'entreprise occidentale la conçoit, comme modèle de 
la relation patron/employés). [7. 5] La culture orale peut aussi être 
nommée « tradition » et elle est une donnée incontournable, centrale, 
omniprésente et indéracinable à prendre en compte dans les projections 
concernant l'avenir politique, économique et social de l'Afghanistan. La 
dureté du climat (aridité, aléas climatiques) et la volonté de conserver 
l'autonomie qui ont fidélisé les Afghans à l'oralité, ou tradition de 
culture orale, jusqu'à transformer la littérature en orature c'est-à-dire à 
chanter les poèmes du registre littéraire une fois transposés en musique.
22.         [26] politique = règles de conduite individuelle et collective (et 
non affaire des politiciens)
23.         [26 – suite] Traduction des termes persans en pachtou : rasm 
=> rasem et rawâdj => riwâdj, qui sont les fondements du Politique. Ici, 
il serait sans doute utile d'introduire les notions, non formulées, de 
valeur et du Politique, qui comprend un domaine beaucoup plus vaste 
que la politique. À la moitié de la p. 24, le mot valeur apparaît, mais, 
selon moi, pas à sa place : il est difficile de comprendre vraiment ce que 
« cette expression » désigne ; en se creusant la tête, c'est bien 
« conscience humaniste » à quoi « cette expression » se réfère, mais la 
formulation devrait être plus explicite. Ne serait-il pas judicieux de 
distinguer shura de djirga ? Signifiant la même chose que le persan 
madjlès, côté pachtoune, la choura est essentiellement religieuse, tandis 
que la djirga est une assemblée laïque (à laquelle, cependant, 
participent, à l'occasion, des autorités religieuses (Pîrs, mollahs, 
'oulémas). D'une « économie d'usage », la société afghane est passée à 
une « économie de marché » et d'une « politique de palabres », elle est 
passée à une « vision occidentale de la démocratie ». Ces concepts sont 
peut-être à revoir ou à redéfinir : 1. quid de l'économie de bazar, 
mixture de troc, d'échange monnayé et quid de l'économie de 
subsistance fondée sur les liens familiaux ? 2. la démocratie directe, 
revendication libertaire en Occident, rarement appliquée, sauf dans le 
cadre associatif et dans les comités de quartier ou les collectifs 
informels, est cependant la règle dans les milieux anarcho-syndicalistes 
(CGT, CFDT). Le principe de prendre les décisions en assemblée (par 
vote à la majorité ou, plus rarement, à l'unanimité) et de déléguer des 
représentants révocables à tout moment et mandatés pour des missions 
précises relève de ce modèle d'organisation.
24.         [fin de p. 27] « Les hommes sont le fruit de leur milieu. » est 
une idée qui fut déjà exprimée plus haut (p. 20 : « L'homme est le 
produit de son milieu. ») et, dans l'intentionnalité du concept, elle 
rejoint (p. 22) « l'homme érudit, c'était l'homme capable de répondre à 
la demande globale de son entourage ».

7. Bilan/28 25.         [p. 28 : 8. => 7. Bilan] Au sujet des structures du pouvoir, il est 
peut-être utile de mentionner que le plan militaire est compris dans le 
plan économique et social (1.) et que (2.) les réceptions dans la salle des 
hommes (h ou dj r a) sont le moyen, par la dépense somptuaire et selon 
le principe distributif, de renforcer la cohésion sociale autour du Khan, 
le chef de maison.
26.         [29, 30, 31] Je propose de remplacer la formulation « sur le 
plan économique » par « sur le plan financier ». Je regrette (toujours p. 
31) que tu ne mentionnes pas le ou les parti(-s) de la résistance afghane 



présents en Iran (d'obédience chi'ite et pro-iraniens en même temps que 
majoritairement hazaras).

8. Complexité du 
problème/33

 => je propose de condenser les deux derniers chapitres sous un même 
titre, car ils traitent à peu près de la même chose
27.         [32 9. => 8. « Complexité de la question afghane ». Ce titre fait 
double emploi avec le titre de la p. suivante « Complexité du 
problème ». De plus, le numéro manque (9.). La société de nature orale 
ou de culture orale (est-ce un type de culture ou bien une civilisation de 
l'orature? - personnellement, à constater la relation des Afghans avec la 
nature, respectée et préservée, je préfèrerai parler de « nature » ou de 
« civilisation », plutôt que de « culture », que l'on opposait encore 
récemment à « nature », alors que les deux sont en symbiose dans le cas 
afghan ; un moyen terme consisterait à parler plutôt de société de 
tradition orale). Cette société de tradition orale dispose de « paroles », 
« signes », « symboles » et « dessins » (à noter qu'en français, les mots 
homophones « dessin » et « dessein » pourraient éclairer le sens de 
rasm / rasem, que l'on pourrait aussi rapprocher des mots pachtounes 
xkar, nûm et nékhân) que l'on pourrait décrire comme des instruments 
de conceptualisation, d'expression et des substituts de l'écriture ou 
leurs prolongations. Leurs « prolongations », car le poème mis en 
musique et chanté est au départ une œuvre écrite, mais qui est 
transformé ainsi en support oral (voir plus haut, ma remarque sur la 
transformation de la littérature en orature : l'amateur ou l'amatrice de 
poèmes qui est analphabète dispose ainsi d'un registre oral qui est, dans 
sa forme et dans les modalités de son expression, supérieur en qualité au 
support littéraire, sec et inexpressif, tant qu'il n'est pas compris, ni 
vocalisé, tandis que la chanson / sandara parle à tout le monde, y 
compris à ceux qui, comme les étrangers, par exemple, ne comprennent 
pas les paroles de la chanson mais peuvent l'apprécier au titre de ses 
qualités sonores). L'important est de faire comprendre aux personnes 
alphabétisées (il y a le mot « bêtise » dans ce terme) que c'est par là, par 
la tradition orale, que la société afghane, son économie et sa politique 
s'agencent et peuvent s'analyser, s'expliquer, se dire et se saisir.
28.         [33 9. => 8.] Au lieu de « Complexité du problème », qui 
risque de décourager le lecteur, il serait préférable de titrer « Solution 
du problème » ou « explication des  nœuds du problème » ou encore, 
plus modestement : « Tentatives de remède au problème ». Le problème 
est épistémologique et provient du grand écueil que constitue 
l'ethnocentrisme incorrigible des organismes internationaux et de leurs 
principaux financeurs, c'est-à-dire les États les plus puissants et les plus 
riches de la terre et, maintenant, au-dessus d'eux, les multinationales, 
Gafas, Big Pharma et autres empires intercontinentaux dont le poids 
financiers suffit à faire basculer dans la banqueroute un pays réticent à 
leurs stratégies de conquête et de monopole des marchés. Là où Habib 
Haider semble s'éloigner des conceptions de Laurent Dessart, c'est 
lorsque le premier parle d' « évolution » (d'une société non-développée 
à une société non-développée) : il s'agit bien en réalité d'une régression. 
Cette régression correspond aux quarante dernières années, période de 
conflits et d'instabilité, d'occupation et de confiscation du pouvoir par 
l'élite dirigeante et leurs complices de l'étranger (Russes, Américains, 
Pakistanais, Arabes...). Auparavant, des pressions, moins violentes, 



avaient été faites à la nation afghane pour qu'elle abandonne la tradition 
et se mette à l'heure de la modernité. Les outils du progrès (la science 
occidentale et la technologie du modèle industriel moderne) furent 
mobilisés afin d'introduire cette mutation. N'y parvenant pas 
pacifiquement, les nations du monde avides d'exploiter les richesses de 
l'Afghanistan ou d'y prendre pied en raison de sa position stratégique, 
pivot de l'Asie, ont alors joué la carte de l'occupation militaire. Mais le 
modèle d'économie et de développement que les envahisseurs portaient 
avec eux est devenu obsolète dès les années 1970. C'est alors que 
certains spécialistes d'une science naturelle appliquée aux impacts des 
facteurs humains sur la planète et ses biosphères, les écologistes, ont 
tiré la sonnette d'alarme. Face à la dégradation des sols, des eaux, des 
météores, de l'environnement, du climat et au vu de la disparition de 
nombreux de ses acteurs – pic de l'extinction des espèces, toujours en 
train de monter en flèche –, le constat a été fait que parmi les facteurs à 
l'œuvre au premier rang  se trouve l'être humain. La conjugaison de tous 
ces facteurs ayant pour agent commun l'activité industrielle a du coup 
incité les scientifiques à nommer la dernière ère géologique de la Terre 
Anthropocène. Agriculture et élevage (depuis le Néolithique), artisanat, 
urbanisme, assainissement des marécages et défrichage (depuis 
l'Antiquité), manufactures, usines et centrales industrielles, réseaux des 
chemins de fer et des véhicules automobiles (depuis le début de l'âge 
industriel), multiplication des canaux, tubes, tuyaux, lignes et câbles 
d'approvisionnement d'énergie et d'accès à la communication (par la 
suite) ont entraîné une pollution généralisée, la carbonisation de 
l'atmosphère terrestre entraînant le réchauffement climatique par effet 
de serre, la destruction du vivant, y compris par des guerres d'une 
ampleur jamais connues, frappant souvent plus de civils que de 
militaires. À vrai dire, les tenants du progrès présentent un faciès plutôt 
désastreux, au point qu'une nouvelle catégorie de scientifiques est 
apparue récemment, les collapsologues, pas loin de la catégorie des 
auteurs de romans d'anticipation, car leur job consiste à établir des 
prévisions sur les modalités et les remèdes possibles à l'effondrement 
général de la civilisation industrielle à la suite de catastrophes et de 
calamités annoncées de longue date mais contre lesquelles les États ne 
font que semblant de se mobiliser, semblant être aux ordres des lobbies 
et des intérêts de la haute finance internationale. Ces considérations 
expliquent au moins en partie l'échec des nations face au problème de 
développement en Afghanistan. Quand une civilisation (la civilisation 
industrielle moderne) a mené l'humanité entière au bord du gouffre, 
comment peut-elle oser prodiguer des conseils à des personnes qui, 
quant à elles (au contraire des citoyens producteurs-consommateurs de 
l'économie de marché gavés de publicité et de distractions), sont restées 
à l'écoute de la nature et des cycles du vivant ?
29.         [33]. Confusion : il vaudrait mieux parler d'incompréhension 
ou de rupture de communication ;  tes interlocuteurs sont incapables de 
te comprendre car ils n'ont pas les mots pour te comprendre ni 
l'expérience des réalités que tu souhaites mettre en avant.
Exemple : lorsque tu dis « absence de culture politique », il faut 
comprendre qu'en matière de politique internationale ou de géostratégie, 
les instances locales du Politique ne sont pas à l'heure du jour. Mais cela 
ne veut pas dire que les Afghans méconnaissent le Politique. Leurs 



djirgas, madjléss et shouras sont là pour l'attester. La triple identité 
culturelle des Afghans (pachtoune, persane et arabo-musulmane) 
s'exprime par ces mots qui signifient tous les trois « assemblée ». Dans 
le tissu social et politique afghan, ces trois strates culturelles se sont 
superposées et amalgamées au cours des siècles (sans parler de 
l'influence linguistique des Indiens – sanskrit, hindi, ourdou – des 
Turcs, Mongols, Moghols, et autres Turco-Mongols, ainsi que des 
Européens – grec, anglais, français, etc., qui ont tous apportés des mots 
dans le lexique impressionnant de la langue afghane). Pour en rester aux 
assemblées locales, notons que leur prototype est fondé sur la 
démocratie directe à l'athénienne, sans omphalos. Assurément, cette 
forme de démocratie remonte à l'époque antique et peut être antérieure à 
la venue des Grecs (Alexandre le Grand). En tous cas, elle précède le 
temps des invasions arabes. Elle a donné un nom à des institutions 
nationales, témoin la Lôya Djirga), où siègent des députés de toutes les 
provinces afghanes.
30.         La « culture orale » ou civilisation de nature orale est 
prépondérante au niveau des masses populaires et elle dépasse le cadre 
des traditions et de la religion. En effet, la culture orale s'est emparée de 
la littérature classique (poètes persans et pachtounes), et s'est également 
ancrée depuis les origines dans un contexte climatique, 
environnemental, écologique et géographique qui possède de 
nombreuses facettes régionales (désert du Sistan, chaînes himalayennes, 
montagnes du centre, oasis du Nord, zones forestières ou désertiques du 
Sud, plaine de Djalalabad et Sud de la Kunar sous influence 
méditerranéenne, etc.).
Face à l'idée d'organiser une consultation populaire, tes interlocuteurs 
parisiens poussent des cris d'orfraie et te soupçonnent de gauchisme, 
alors que ce principe est directement issu des institutions démocratiques 
propres au peuple afghan. C'est qu'ils se disent les amis de l'Afghanistan 
mais qu'en réalité, ils ont une connaissance superficielle du pays et ne 
connaissent pas ses ressorts populaires. Quelqu'un m'a suggéré, à 
Peshawar, dans les années 1980, que les diplomates et le personnel 
expatrié des ONGs, généralement fixé à Kaboul, employait, dans le 
cadre néo-colonial de leur séjour luxueux dans les beaux quartiers de la 
ville, beaucoup de domestiques d'origine tadjike mais que les 
Pachtounes se prêtaient peu à servir comme cuisinier, « sweeper » ou 
homme à tout faire, briguant des positions plus prestigieuses, comme 
celles de tchawkidâr ou chauffeur. De ce fait, les liens des expatriés 
avec les autochtones se sont pratiquement limités à des contacts avec 
des persanophones et ont complètement laissé de côté la population de 
souche pachtoune, considérée comme fière et arrogante, voire martiale 
et hostile. Le fait est que les professions les plus prisées par les 
Pachtounes, dans l'administration, étaient au sein de la police et de 
l'armée. Les Tadjiks quant à eux s'occupaient volontiers de tenir la 
paperasserie et les postes de la bureaucratie ordinaire. Que penses-tu de 
l'hypothèse de cette vision tronquée de la civilisation afghane, issue des 
habitudes néocoloniales des expatriés français qui ont fait de Massoud 
leur héros ?
31.         [p. 34] Lorsque tu mentionnes l'aide étrangère à l'Afghanistan, 
il est étonnant de ne pas voir figurer les USA. Rien non plus au sujet de 
l'aide iranienne, alignée sur les options d'alliance avec la Chine pour ce 



qui est des Hazaras.
32.         [p. 35] L'afflux d'argent et de biens constants créée une 
mentalité d'assisté, et la guerre est devenue la seule activité attractive, 
au détriment de l'agriculture, de l'artisanat et – j'ajouterais – du 
nomadisme pastoral (mais pas des activités de transit et de contrebande, 
qui demeurent florissantes)
33.         [35 – suite] Temps gaspillé et argent gaspillé au nom de l'aide 
au développement : actualiser le constat : c'est encore comme ça 
aujourd'hui, où les Talibans instaurent pour la deuxième fois une sorte 
de révolution anti-culturelle, où l'islam n'est plus seulement, comme aux 
temps du djihad, un facteur de rassemblement et d'union interethnique, 
mais un véritable solvant de l'identité nationale ou tribale, qui met toute 
la société à l'heure de l'islam réformé des Saoudiens salafistes et 
wahhabites, un islam qui menace de susciter de nouvelles vocations 
parmi les candidats  à recruter par les mouvements terroristes islamistes, 
de gré ou de force. L'Afghanistan, exsangue après plus de quatre 
décennies d'instabilité et d'affrontements, est devenu, au cours des 
années, une véritable plaque tournante pour les combattants de la foi de 
tous les coins du monde. Le pays, après avoir glorieusement repoussé 
les tentatives de deux superpuissances désireuses de le satelliser ou de 
le coloniser, a acquis l'aura et la réputation d'être une pépinière de 
terroristes et une fabrique de combattants invincibles spécialistes de la 
guérilla et fervents zélateurs de la version guerrière d'un islam en pleine 
expansion.
34.         [36] Les solutions au problème et les stratégies alternatives 
sont très faiblement esquissées. J'avais essayé de le faire dans 
« Remèdes à l'extinction du patrimoine afghan », article-projet qui 
semble avoir eu un grand succès sur le Net depuis que je l'ai publié sur 
le site Academia.  J'imagine qu'un principe de précaution retenu Habib 
Haider de se positionner et de se prononcer afin de définir un modèle de 
reconstruction économique. Ses suggestions se cantonnent à proposer 
des enquêtes de terrain menées par des scientifiques auprès de la 
population. C'est une excellente idée, mais il serait utile de préciser la 
chose : en effet, les chercheurs devront être formés et chevronnés, et 
leur mission sera du type immersion dans l'économie et la société 
locales. Comment pourra-t-on justifier leur présence au sein de la 
population si leur rôle se limite à écrire, faire des relevés et interroger 
leur entourage ? Beaucoup plus fructueuse serait leur mission sur le 
terrain s'ils étaient en même temps capables de l'investir dans 
l'économie traditionnelle et en quête d'une insertion, en famille ou 
individuellement.


