
Descartes 413

acquis cartésiens de la sociologie bourdieusienne. L’ouverture est aussi poli-
tique. L’A. part des textes de N. Chomsky qui interrogent le rôle du langage
dans le maintien, la diffusion et le pouvoir des idéologies, et d’extraits qui
identifient le cartésianisme comme une « arme de résistance contre le contrôle
idéologique » (p. 208). Il ne s’agit pas simplement, pour la philosophie de
Descartes, d’apparaître comme l’ancêtre de toute pensée « critique », mais de
rappeler 1) la portée politique de la considération de l’égale présence de la
raison en chaque être humain et de la nécessité de son « développement […]
en vue de [son] plein exercice » (p. 258). Cette ouverture et ce livre dans sa
totalité permettent aussi de mieux saisir 2) en quoi les exigences de Descartes
à l’endroit du langage (de rupture avec le langage ordinaire, par exemple) ou
ses réflexions sur les effets d’autorité qu’il peut véhiculer constituent autant
d’« outils conceptuels pour décrypter le monde contemporain » (p. 209).

Clément RAYMOND

Marie-Paule Farina, Descartes sur la foi d’un rêve, Paris, L’Harmattan, 2024,
188 p., 22 €.

Les thèses de Descartes mathématicien, physicien ou philosophe ont été
abondamment étudiées et ce n’est évidemment pas dans ce registre qu’il faut
chercher l’apport original du présent livre. Spécialiste de Sade, autrice de
plusieurs ouvrages sur les écrivains français (Flaubert, Rousseau, etc.), Marie-
Paule Farina vise ici à présenter l’œuvre de Descartes en étroite adéquation
avec les différents moments de sa vie, voire de sa mort. On pourra notamment
suivre les épisodes surprenants du parcours de la dépouille de Descartes, par-
cours que l’autrice prend comme illustration posthume du caractère extraordi-
naire de sa vie. Descartes est « mort en 1650 à Stockholm, en terre
luthérienne » (p. 17) et sa dépouille, comme son crâne séparé du corps, ont
subi des vicissitudes avant, durant et après la révolution, pour aboutir, pour la
dépouille sans tête, à l’église Saint-Germain-des-Prés, aux côtés des cendres
de Mabillon, et, pour le crâne, au Musée de l’homme. Malgré plusieurs projets
au cours de l’histoire, il semble que « le transport des cendres de son corps
[…] au Panthéon […] soit clos » (id.).

Quant au vécu du philosophe et à ses réflexions, qui constituent l’essentiel
du livre et apparaissent au travers de ses lettres à Mersenne ou à d’autres,
analysées en détail, il est celui d’un homme sympathique et bon vivant. Des-
cartes s’avère inquiet des « maladies tant du corps que de l’esprit et même
aussi [de] l’affaiblissement de la vieillesse » (p. 65) et très sensible au vécu
quotidien des habitants qu’il côtoie dans ses voyages. Lors de la mort de
proches, il écrit « je ne suis pas de ceux qui estiment que les larmes et la
tristesse n’appartiennent qu’aux femmes » (p. 93). On rencontre donc un Des-
cartes bien loin de l’image guindée et austère qu’on lui prête souvent. Malgré
les innombrables critiques dont ses thèses ont fait l’objet dès son vivant, les
« attaques virulentes de théoriciens calvinistes » (p. 106), ou les conflits avec
« ceux qui, se croyant dévots, sont seulement bigots et superstitieux » (p. 145),
il offre un témoignage de bon sens et de tolérance : « je suis du nombre de
ceux qui aiment le plus la vie, affirme Descartes. » (p. 21)

Au fil des pages, nous nous mettons dans la peau du philosophe en train
d’écrire le Discours de la méthode, « le plus grand classique de l’histoire de la
philosophie » (p. 35), dont l’importance est si considérable qu’il ouvre la voie

Revue philosophique, no 3/2025, p. 387 à p. 428

P
re

s
s
e
s
 U

n
iv

e
rs

it
a
ir
e
s
 d

e
 F

ra
n
c
e
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e

 2
6
/1

1
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 U
n
iv

e
rs

it
e
 L

y
o
n
 3

 (
IP

: 
1
9
3
.5

2
.1

9
9
.2

4
)


